
C o l e c c i ó n

C r í t i c a   d e l   D e r e c h o

S e c c i ó n

A r t e   d e l   D e r e c h o

D i r e c t o r

José  Luis  Monereo  Pérez

EL
 IN

DI
VI

DU
O

 Y
 L

A 
LI

BE
RT

AD
 /

 E
NS

AY
O

S 
DE

 C
RÍ

TI
CA

 D
E 

LA
 C

U
LT

U
RA

 g
eo

rg
 s

im
m

el

por
Georg SIMMEL

EL INDIVIDUO 
Y LA 

LIBERTAD

Ensayos de crítica 
de la cultura



EL INDIVIDUO Y LA LIBERTAD





GRANADA
EDITORIAL COMARES, S.L.

2026

por

Georg Simmel

Traducción y prólogo 

Salvador Mas

revisión, edición y estudio preliminar, 
«la teoría social de georg simmel: fundamentos sociológicos  

y culturales de la modernidad»

José Luis Monereo Pérez

Catedrático de la Universidad de Granada

EL INDIVIDUO Y LA LIBERTAD

Ensayos de crítica de la cultura



COLECCIÓN: CRÍTICA DEL DERECHO
SECCIÓN: ARTE DEL DERECHO

Director de la colección:

José Luis Monereo Pérez

131

Revisión, Edición y Estudio Preliminar de José Luis Monereo Pérez

© José Luis Monereo Pérez

Editorial Comares, 2026
Polígono Juncaril

C/ Baza, parcela 208
18220 Albolote (Granada) España

Tfno.: 958 465 382
www.comares.com • E-mail: libreriacomares@comares.com

www.facebook.com/Comares • twitter.com/comareseditor • instagram.com/editorialcomares

ISBN: 979-13-7033-071-2 • Depósito legal: Gr. 162/2026

Fotocomposición, impresión y encuadernación: comares



SUMARIO

ESTUDIO PRELIMINAR. La teoría social de Georg Simmel: fundamentos socioló- 
		  gicos y culturales de la modernidad, por José Luis Monereo Pérez .  .  .  .  .  .  	I X
	I.	�E  l hombre y la obra: al otro lado de los mandarines de la Universidad. 
		E  l ámbito histórico e intelectual  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	I X
	II.	E  l pensamiento sociológico y filosófico de Georg Simmel  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 XV
	III.	  ¿Cómo es posible la sociedad? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 XXXIV
	IV.	�E  l papel del dinero en la cultura de la modernidad. Filosofía de la cul-
		  tura y filosofía de la economía .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 XXXVIII
	V.	B  ibliografía .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 LXXII

EL INDIVIDUO Y LA LIBERTAD
ensayos de crítica de la cultura

Por Georg Simmel

PREFACIO. Simmel o la autoconciencia de la Modernidad . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 3

	I.	P  uente y puerta  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 23
	II.	E  l problema del destino . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 29
	III.	F  ragmento sobre el amor  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 35
	IV.	P  ara una metafísica de la muerte .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 45
	V.	S  obre historia de la filosofía  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 51
	VI.	N  ietzsche y Kant  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 55
	VII.	E  l problema del tiempo histórico . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 61
	VIII.	D  e la esencia del comprender histórico  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 73
	I X.	D e la esencia de la cultura .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 93
	 X.	E l futuro de nuestra cultura .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 101
	 XI.	T ransformaciones de las formas culturales .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 103
	 XII.	C ontribuciones para una epistemología de la religión .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 109
	 XIII.	P ensamientos religiosos fundamentales y ciencia moderna  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 119
	 XIV.	D e la salvación del alma .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 123



VIII el individuo y la libertad

	 XV.	E l cristianismo y el arte .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 129
	 XVI.	F ilosofía del paisaje .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 137
	XVII.	 La significación estética del rostro  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 147
	XVIII.	E stilo germánico y estilo clásico-románico .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 153
	 XIX.	E l actor y la realidad .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 159
	 XX.	R ecuerdos de Rodin . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 165
	 XXI.	D e una colección de aforismos . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 169
	 XXII.	E stética sociológica  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 171
	XXIII.	E l ámbito de la sociología  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 181
	XXIV.	 Las grandes urbes y la vida del espíritu . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 195
	 XXV.	S ociología de la comida .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 207
	XXVI.	E l individuo y la libertad  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 213

APÉNDICE BIBLIOGRÁFICO . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 221



estudio preliminar

LA TEORÍA SOCIAL DE GEORG SIMMEL:  
FUNDAMENTOS SOCIOLÓGICOS Y CULTURALES DE LA MODERNIDAD

José Luis Monereo Pérez

Catedrático de la Universidad de Granada

Sumario: I. El hombre y la obra: al otro lado de los mandarines de la Universidad. El 
ámbito histórico e intelectual. II. El pensamiento sociológico y filosófico de Georg Simmel. 
III. Fudamentos de la sociología de Georg Simmel. ¿Qué es la sociedad? IV. El papel del Dinero 
en la Cultura de la Modernidad. Filosofía de la cultura y filosofía de la economía. V. Biblio-
grafía. 1. Obras de Georg Simmel y traducciones al castellano. 2. Sobre Georg Simmel, su época 
y recepción. 

«Hay que admitir que la existencia humana sólo es real en individuos, pero sin que eso reduzca 
la validez del concepto de sociedad […]. Pero la sociedad en su vida, que se va realizando conti-
nuamente, siempre significa que los individuos están vinculados por influencias y determinaciones 
recíprocas que se dan entre ellos. Así, en realidad, la sociedad es algo funcional que los individuos 
hacen y sufren, y según su carácter fundamental no habría que hablar de sociedad, sino de sociali-
zación […]. No es una substancia, nada concreto en sí mismo, sino un «acontecer» […]» 

Georg Simmel1

I.  �El hombre y la obra: al otro lado de los mandarines de la Universidad. El ámbito his-
tórico e intelectual 

Georg Simmel (Berlín, 1 de marzo de 1858-Estrasburgo, 26 de septiembre de 1918) es una 
persona singular en el ámbito de la institucionalización de la sociología; pero también lo es por 
ese dualismo de su condición de filósofo y de sociólogo, que no siempre ha sido bien compren-
dida, porque, entre otras cuestiones, en muchos casos se trata de senderos del saber que lejos 
de bifurcarse confluyen. Sería suficiente retener al respecto a la autodenominada por él mismo, 
«sociología filosófica». Por tanto, hay que evitar no sólo el encasillamiento de Simmel en una 
determinada rama del conocimiento, sino también a evitar la creación de compartimentos estan-
cos entre los distintos saberes, aparte del hecho de que en muchos aspectos puede hablarse 

1  Simmel, G.: Cuestiones fundamentales de sociología (1917), trad. Á. Ackermann Pilári, edición a 
cargo de E. Vernik, Barcelona, Gedisa, 2002, pp. 31 y 33-34. 



X el individuo y la libertad

propiamente de unidad del conocimiento, al menos como aspiración hacia un saber integral2. 
Marginada en su tiempo en el plano académico, al tiempo Georg Simmel ha encontrado un 
espacio más ajustado a sus reales aportaciones teniendo una nueva acogida ya desde las últimas 
décadas del pasado siglo veinte3. 

Georg Simmel tuvo un reconocimiento menor —por supuesto, inmerecido— en el ámbito 
de las Universidades, lo cual no puede explicarse precisamente por su calidad, sino por ser de 
origen judío (discriminatorio por su condición de judío) y por ser un pensador muy abierto hacia 
la ciudadanía, atípico por su trascendencia pública a través de conferencias donde asistían ciu-
dadanos —más allá del mundo académico— atraídos por la fuerte personalidad y cualidades 

2  En este sentido Neurath, O.: «The New Encyclopaedia», en McGuinness, B.(ed.): Unified Science, 
Dordrecht, Reidel, 1987, passim.; Ibid., Empirical Sociology, Dordrecht, Reidel, 1973; Neurath, O.: 
Foundations of the Social Sciences, Chicago, University of Chicago Press, 1944, p. 47, con una crítica, 
harto significativa, a la concepción del Derecho como ciencia normativa en el paradigma kelseniano (Ibid., 
págs.38 a 46); Neurath, O.: «Sociología en fisicalismo», en Ayer, A.J. (Comp.): El positivismo lógico, México, 
FCE, 1993, págs.310-313 (con crítica expresa a Kelsen); Neurath, O.: «Sociología en fisicalismo y ciencia 
unificada» (1931-1932), en Neurath, O.: Fundamentos de las ciencias sociales, edición al cuidado de J.L. 
Monereo Pérez, Granada, Comares (Colección Crítica del Derecho), 2006, pp. 75-113, quien concluye 
que los partidarios de la «ciencia unificada» quieren formular predicciones en el «lenguaje del fisicalismo» 
con ayuda de leyes. La fecundidad del conductismo social lo demuestra el establecimiento de nuevas 
correlaciones y las acertadas predicciones que se efectúan a partir de ellas (Ibid., pág. 113). Sobre el tema, 
Zolo, D.: Scienza e politica in Otto Neurath, Milano, Giangiacomo Feltrinelli Editore, 1986). 

Pero también resulta significativa la posición adoptada por MISES, L.von.: Positivism: A Study in Human 
Understanding, Cambridge, Mass, Harvard University Press, 1951. Mannheim ya había defendido la unidad 
de las ciencias socioculturales, en la medida en que hace posible acceder a la unidad última de su objeto; 
y, por tanto, se presenta como un «organon» estrictamente necesario para dicho conocimiento, al contribuir 
a la determinación de su estatuto epistemológico. En fecha más reciente se ha defendido la unidad del 
conocimiento desde el enfoque de la «sociobiología». En este sentido, Wilson, E.O.: Consilience: la unidad 
del conocimiento, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 1999. Se ha señalado, al respecto, que los intelectuales, 
cuando abordan el estudio del comportamiento y de la cultura, tienen la costumbre de hablar de diversos 
tipos de explicaciones: antropológicas, psicológicas, biológicas y otras, apropiadas a las perspectivas de cada 
una de las disciplinas. Argumenta que intrínsecamente existente sólo una clase de explicación. Atraviesa las 
escalas del espacio, del tiempo y de la complejidad para unir los hechos dispares de las disciplinas mediante 
consilencia, la percepción de una red inconsútil de causa y efecto. Si las ciencias naturales pueden unirse 
con éxito a las sociales y las humanidades, las artes liberales se realizarán en la educación superior. Incluso 
el intento de conseguir esto es ya una meta que vale la pena. La cuestión fundamental es la unificación del 
conocimiento. La clave de la unificación es la consilencia. La realización de la futura teoría social depende 
asimismo de la comprensión psicobiológica del propio proceso de la razón. Capítulo 1, págs. 9 y sigs., 
Capítulo 9 («Las ciencias sociales»), págs. 267 y sigs., y Capítulo 12 («¿Hacia qué propósito?»), págs. 389 y 
sigs. De interés —en una orientación desmitificadora—, Dewey, J.: La miseria de la epistemología. Ensayos de 
pragmatismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2000. Cfr. Monero Pérez, J.L.: La sociología crítica de Karl Mannheim 
en una época de crisis, Barcelona, Ediciones de Intervención Cultural/El Viejo Topo, 2024, especialmente 
págs. 146-151. Del propio Mannheim, K.: Ideología y utopía, trad. Eloy Terrón, revisión, edición y estudio 
preliminar, «La sociología del conocimiento como sociología crítica: Karl Mannheim» (pp. XI-XLVI), a cargo 
de J.L. Monereo Pérez, Granada, Comares (Colección Crítica del Derecho), 2024, especialmente, Capítulo V 
(«La sociología del conocimiento»), págs. 223-257. En esa dirección se puede citar también Pierre Bourdieu 
y Loïs Wacquant. Cfr. Bourdieu, P., y Wacquant, L.: Una invitación a la sociología reflexiva (1992), Buenos 
Aires, Siglo XXI, 2005, pp. 57 y ss. («Contra el teoricismo y el metodologismo: la ciencia social total»), y 
Parte II («El propósito de la sociología reflexiva»), pp. 101 y ss.; Monereo Pérez, J.L.: La concepción realista 
del Derecho, Barcelona, Atelier, 2025, Parte I («Planteamiento general: Ciencia jurídica y sociedad»), pp. 
19 y ss., y Parte II, Capítulo X («Reflexión final. Conocimiento y crítica del Derecho: Por una teoría jurídica 
realista, comprensiva y explicativa del Derecho»), pp. 897 y ss. 

3  Frisby, G.: Georg Simmel (1984), México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1990, pp. 227 y ss. 



XIestudio preliminar

extraordinarias como conferenciante. En muchos casos, sus conferencias se anunciaban en los 
periódicos como un gran acontecimiento. Se puede intuir los celos y la envidia (tan frecuente en el 
mundo académico) que ello provocaba en los pensadores instalados exclusivamente en el mundo 
«interior» de las instituciones universitarias. El mismo pensaba que no generaría «una» Escuela 
académica, sino que se produciría una suerte de influencia seminal4 de beneficiarios de su saber 
a títulos diversos5. Sin embargo, tuvo discípulos tan importantes y eminentes como Ernst Bloch 
y György Lukács, por más que ambos tuvieran otras influencias y «magisterios» y, después, se 
distanciaran de él. Pero la influencia se extiende más allá como es el caso de Siegfried Kracauer, 
Walter Benjamin y Theodor W. Adorno. De ahí la importancia de su legado seminal, persistente 
y acrecentado con el transcurso del tiempo. 

De hecho, al tiempo en ellos predominó el pensamiento de Karl Marx, aunque en el caso 
de Lukács la influencia del marxismo coexistirá también con la gran influencia del potente pen-
samiento de Max Weber6. 

Por ello tuvo muchos problemas para culminar una trayectoria universitaria normal, y ello a 
pesar del apoyo que le prestaron personalidades ya eminentes como Max Weber, Husserl, Rickert 
o Ferdinand Tönnies. Tuvo una participación destacada en la vida cultural de Berlín, interviniendo 
en los círculos más importantes de la ciudad. Se encuentran huellas de su obra no sólo en la de 
algunos de sus alumnos, como Ernst Bloch, George Lukács y Karl Mannheim, sino en la de sus 
amigos, como Martin Buber o, de manera más indirecta, Martin Heidegger7. Pero también pen-
sadores de la Escuela de Frankfurt como Walter Benjamin y Theodor W. Adorno. 

Por otra parte, junto con Max Weber y Ferdinand Tönnies fundó la Sociedad Alemana de 
Sociología. Se ha señalo que «si bien fue uno de los teóricos más importantes de la filosofía y 
de la ciencia social alemanas del cambio de siglo xix-xx, no dejó de ser una figura perturbadora, 
fascinante y atípica para sus coetáneos». De alguna manera siempre estudio al margen de la 
academia o en su periferia. Ello no obstante, fue un asistente habitual a reunidos de filósofos 
y sociólogos y fue cofundador, con Weber y Tönnies, de la Sociedad Alemana de Sociología. 
Disfrutó de una relativa tranquilidad económica, pues su tutor le dejó una fortuna considerable, 
por lo que no dependencia de los posibles ingresos universitarios8. 

Igualmente, es de señalar que tuvo contacto con Gustav Schmoller (socialista de cátedra)9 
y la Asociación de Política Social (Verein fuer Sozialpolitik). De hecho, sólo conseguiría una 

4  Diccionario de la lengua española: Del lat. seminālis ‹destinado a la siembra›, ‹prolífico›, y este 
de semen, -ānis ‹semilla, simiente›, ‹semen› y -ālis ‹-al›, fecundo, fértil. 

5  En 1918, después de una larga trayectoria intelectual, Simmel podría reflexionar en los términos si-
guientes: «Sé que moriré sin herederos espirituales (lo cual es bueno). El patrimonio que dejo es como dinero 
repartido entre muchos herederos, cada uno de los cuales coloca su parte en alguna actividad compatible con 
su propia naturaleza pero que ya no puede identificarse como procedente de tal patrimonio». Cfr. Simmel, 
G.: «Anfang einer unvollendeten Selbsdarstellung», en Gassen, K. y Landmann, M. (eds.): Buch des Dankes 
an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie. Zu seinem 100. Geburstag am 1. Marz 1958, Berlín, 
Duncker und Humblodt, 1958, p. 15.

6  De Feo, N.: Weber y Lukàcs. Ideología y dialéctica, Madrid, A. Redendo Editor, 1972. 
7  Frisby, G.: Georg Simmel (1984), México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1990, pp. 53 y ss. 
8  Coser, L.A.: Maestros del pensamiento sociológico. Las ideas en su contexto histórico y social, trad. 

M.T. Casado Rodríguez, Presentación de E. Lamo de Espinosa, Centro de Investigaciones Sociológicas (CIS), 
Madrid, 2019, pp. 238 y ss. 

9  Sobre él, véase ampliamente Schmoller, G.: Política social y Economía Política, edición y estudio 
preliminar, «La ‘escuela nueva’ en economía y la política de reforma social», por José Luis Monereo Pérez, 
Granada, Comares (Colección Crítica del Derecho), 2007; Schmoller, G.: «La lucha de clases y la domina-
ción de clases», trad. Yasmina Kharrazi Benhmad, en Revista crítica deHistoria de las Relaciones Laborales 



XII el individuo y la libertad

cátedra de sociología en la Universidad de Edimburgo, algunos años antes de su fallecimiento. 
Con el paso de la historia sería bastante más que eso: un clásico de la filosofía y, sobre todo, de 
la sociología. El escenario intelectual de su época era el propio de la denominada «ideología 
alemana», pero también del «historicismo». Un ambiente de contraposiciones propias de la cultura 
moderna occidental: el romanticismo versus el Iluminismo ilustrado; un estado basado en cuer-
pos colegiados versus la sociedad industrial; las edades medias versus la era moderna; la cultura 
versus la civilización (Simmel prefiere utilizar el término «cultura» más que el de civilización10); 
los valores íntimos versus el mundo externo; la comunidad versus la sociedad; y el sentimiento 
versus el intelecto. Estaban planteados los debates sobre la modernidad y la idea de progreso, 
como es propio de una época de transición presidida por cambios disruptivos11. Su concepción de 

y de la Política Social, núm. 8, 2014. Sobre el pensamiento de Schmoller, Monereo Pérez, J.L. (2017): «El 
‘Socialismo de cátedra’ de Gustav Schmoller en la construcción de la Política social moderna», en Revista 
europea de historia de las ideas políticas y de las instituciones públicas, n.º 11 (octubre de 2017), pp. 339-
119. Puede leerse en: http://www.eumed.net/rev/rehipip/11/monereo.html.

https://revistasdederecho.com/wp-content/uploads/2020/10/jose-monereo.pdf
Monereo Pérez, J.L. «Reforma social y ética en economía política: la teoría de Gustav Schmoller», en 

Temas Laborales: revista andaluza de trabajo y bienestar social, n.º 93/2008, pp. 11-76. 
https://www.juntadeandalucia.es/export/drupaljda/Temas%20laborales%20n%2093.pdf
Monereo Pérez, J. L.: «Inclusión social, división del trabajo y sistema democrático: Una reflexión sobre 

la teoría social de Durkheim», Revista De Estudios Jurídico Laborales y de Seguridad Social (REJLSS), núm. 
4, 2022, https://doi.org/10.24310/rejlss. vi4.14214; Monereo Pérez, J.L.: «El pensamiento político-jurídico 
de Durkheim: solidaridad, anomia y democracia (I)», en Revista de derecho constitucional europeo, N.º 9, 
2008, pp. 299-373. 

https://www.ugr.es/~redce/REDCE9pdf/ReDCE9.pdf
Monereo Pérez, J.L.: «El pensamiento político-jurídico de Durkheim: solidaridad, anomia y democracia 

(II)», en Revista de derecho constitucional europeo, N.º 10, 2008, pp. 387-434. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3014022 
10  Para él «la cultura surge —y esto es absolutamente esencial para su comprensión— en tanto que se 

reúnen los dos elementos, ninguno de los cuales la contiene por sí: el alma subjetiva y el producto espiritual 
objetivo». Cfr. Simmel, G.: «El concepto y la tragedia de la cultura», en Simmel, G.: Sobre la aventura. Ensayos 
filosóficos, Barcelona, Península, 1988, p. 204. 

11  Poggi, G.: Dinero y Modernidad. La Filosofía del Dinero de Georg Simmel, Buenos Aires, Nueva 
Visión, 2006, pp. 11 y ss.; Monereo Pérez, J. L.: Modernidad y capitalismo. Max Weber y los dilemas de la 
teoría política y jurídica, Barcelona, Ediciones de Intervención Cultural/El Viejo Topo, 2013; Monereo Pérez, 
J. L. (2023). La Sociología del Derecho de Max Weber: Juridificación, legitimación y racionalización del po-
der público y privado. Revista De Estudios Jurídico Laborales Y De Seguridad Social (REJLSS), (7), 225–301. 
https://doi.org/10.24310/rejlss7202317160; Monereo Pérez, J. L., «La interpretación de la Modernidad en 
Tönnies: «Comunidad y «Sociedad-Asociación» en el desarrollo histórico», estudio preliminar a Tönnies, 
F.: Comunidad y asociación, traducción de José-Francisco Ivars, revisión de J. L. Monereo Pérez, edición a 
cargo de J. L. Monereo Pérez, Granada, Comares (Colección Crítica del Derecho), 2009; Monereo Pérez, 
J. L.: «La sociología como crítica social: La aportación de Ferdinand Tönnies», en Tönnies, F., Principios de 
sociología, trad. de V. Lloréns, revisión técnica, edición a cargo de J. L. Monereo Pérez, Granada, Comares 
(Colección Crítica del Derecho), 2009; Monereo Pérez, J. L.: «Crisis de la modernidad y cuestión social: 
el pensamiento crítico de Tönnies», en Civitas. Revista española de derecho del trabajo, núm. 144, 2009; 
Hughes, S.H.: Conciencia y sociedad, Madrid, Aguilar, 1972. Desde una perspectiva que puede conside-
rarse próxima a la «sociología de los intelectuales», es de gran interés el análisis de Riger, F.K.: El ocaso de 
los mandarines alemanes. Catedráticos, profesores y la comunidad académica alemana, 1890-1933 (1990), 
Barcelona, Pomares-Corredor, 1995, Capítulo 1, pp. 29 y ss., Capítulo 2 («Teoría política y social, 1890-
1918»), pp. 93 y ss., Capítulo 7 («El período de la crisis del saber, 1920-1933»), pp. 346 y ss., pp. 405 y ss. 
(«Conclusiones»). Los «mandarines alemanes» refieren, ante todo, a una élite social y cultural que debe sus 
estatus fundamentalmente a las titulaciones educativas, en lugar de a derechos hereditarios o a la riqueza. 
Esto incluía a a toda la clase media alta con educación universitaria, a los miembros de las profesiones 



XIIIestudio preliminar

la sociedad no como una entidad estructurada y definida, sino como un proceso fluido en curso 
impulsada por las relaciones de interacción humana daría cuenta también la dimensión fluida y 
no siempre cristalizada— de la modernidad. Le dota de un carácter contingente y dinámico, pues 
la interacción social produce y reproduce continuamente estructuras y procesos atendiendo a 
circunstancias igualmente cambiantes. La sociedad es, así, una expresión colectiva de los proce-
sos de interacción entre los individuos que construyen la sociedad y la trama de instituciones en 
la que cristalizan. La interacción (Wechselwirkung) continúa se sitúa así en el centro del objeto 
de la investigación en la sociología. La sociedad es reflejo de la interacción entre individuos: es 
en sí un conjunto de relaciones de individuos socializados, que establecen acciones recíprocas. 

Se realza su «sociología formal» (teniendo en cuenta que para él la sociología era ante todo 
una ciencia empírica a diferencia de la filosofía), basada en la distinción kantiana de forma y 
contenido. En los últimos años se subraya en él la filosofía vitalista, bajo la fuerte influencia de 
Nietzsche y Bergson. Simmel, sin ignorar sin incidencia innegable en la «macrosociología» (teo-
ría del conflicto; análisis sobre la estructura y los cambios de las mentalidades y de la cultura), 
estuvo particularmente interesado en la «microsociología», prestando atención a una realidad 
social más cercana y cotidiana. Con ello extendió el campo de una sociología naciente y en 
proceso de institucionalización académica, llevando el estudio de ámbitos de la realidad social 
insospechados y siempre fructíferos. En breves ensayos mostró su capacidad para captar pro-
cesos de diferenciación y cambios sociales a nivel micro de la realidad social que para muchos 
pasaban inadvertido en toda su relevancia. En esa vertiente de microsociología presta atención 
en el conjunto heterogéneo de interacciones entre los individuos: la metrópoli como entramado 
relacional; tipos humanos (tipos sociales) como el pobre12, el extranjero; formas de relación social 

«liberales» o «académicas», junto con los ministros protestantes, los profesores de enseñanza secundaria, 
los altos funcionarios y los profesores universitarios, a quienes también pueden ser llamados «mandarines». 
También existía una estrecha asociación de la élite de los mandarines con el alto funcionariado y con la 
monarquía burocrática. De interés la reflexión general sobre la intelligentsia en la larga duración, más allá de 
los pensadores alemanes, Charle, C.: Los intelectuales en el siglo xix. Precursores del pensamiento moderno, 
Madrid, Siglo XXI, 2000, Primera parte: El tiempo de los profetas (1815-1860), pp. 5 y ss., Segunda parte: 
«El tiempo de la recolección (1860-1914), pp. 83 y ss., 

Sobre la crisis de época y la refundación de las estructuras de organización social y cultural, véase, 
Burrow, J.W.: La crisis de la razón. El pensamiento europeo 1848-1914 (2000), Barcelona, Crítica, 2001, es-
pecialmente, pp. 17 y ss. («La desilusión de los intelectuales»), 55 y ss. («La materia del mundo y las promesas 
de la ciencia»), 103 y ss. («La evolución social y las ciencias de la cultura»), («Comunidad y Modernidad»), 
231 y ss. («Construyendo el Yo») y 263 y ss. («Inmanencia, revelación y trascendencia»); Monereo Pérez, J.L.: 
La sociología crítica de Karl Mannheim en una época de crisis, Barcelona, Ediciones de Intervención cultural/
El Viejo Topo, 2024; Maier, CH.S.: La refundación de la Europa burguesa. Estabilización en Francia e Italia en 
la década posterior a la I Guerra Mundial, Madrid, Ministerio de Trabajo y Seguridad Social, 1988. Hay que 
tener en cuenta que en el período comprendido entre 1848 y 1914 se forjó, en lo principal, el conjunto de 
fenómenos culturales que hoy se designa con el término modernidad. Para un estudio completo del contexto 
epocal en la República de Weimar, antecedentes y repercusiones, en la que se desenvolvió también la actividad 
intelectual de Georg Simmel, Monereo Pérez, J.L.: La teoría crítica de la política y del Derecho en la República 
de Weimar: Otto Kirchheimer, Barcelona, Ediciones de Intervención Cultural/El Viejo Topo, 2025 (1086 páginas). 

12  Simmel, G.: Sociología. Estudios sobre las formas de socialización, 2 volúmenes, Madrid-Buenos 
Aires, Espasa-Calpe, 1939, Volumen II, Capítulo VII, pp. 56 y ss. El análisis que realiza Simmel es de una 
lucidez impresionante. Para él la asistencia social se basa en la estructura actual de la sociedad. Lo que la 
asistencia se propone es, justamente, mitigar ciertas manifestaciones extremas de la diferencia social, de 
modo que aquella estructura pueda seguir descansando sobre esta diferencia. Teniendo en cuenta esta re-
lación sociológica, se explica la singular complicación de deberes y derechos que hallamos en la moderna 
asistencia del Estado a los pobres. Con frecuencia nos encontramos con el principio según el cual el Estado 
tiene el deber de socorrer al pobre, pero a este deber no corresponde en el pobre ningún derecho al socorro. 



XIV el individuo y la libertad

(formas sociales) como la moda, la coquetería, el secreto, la subordinación (relación de subordi-
nación)13, el conflicto (la lucha) como elemento inherente e insuprimible de la sociedad14, el masa 
como expresión del desarrollo del proceso de diferenciación social (masa que debe diferenciarse 
no sólo del individuos consciente, sino de también de la pertenencia grupal o asociativa de los 
individuos15: la masa tiene una disposición anímica hacia la emotividad y carece generalmente 
de toda conciencia de identidad y de responsabilidad, siendo, por ello, fácilmente manipulable16), 
el individualismo que presupone modos de alteridad, el secreto y la sociedad secreta17, etcétera. 
En la masa el individuo se hace indiferenciado y tiende a hacerse irresponsable y asumiendo 
fácticamente una suerte de ética en suspenso en la interacción social de masas. La masa es 
una configuración nueva del proceso de socialización en cuyo marco las individualidades se 
fragmentan destacando los elementos más primarios e irracionales de la «evolución orgánica»18. 
Este concepto de «masa», influirá directamente la obra de José Ortega y Gasset, La rebelión de 
las masas19. El hombre-masa domina la vida pública —política y no política—. Decía Ortega 
que «hay un hecho que, para bien o para mal, es el más importante en la vida pública europea 

El pobre no tiene ninguna acción por socorro indebidamente negado, ni puede solicitar indemnización. Lo 
más terrible en esta pobreza asistida es el hecho de haber seres humanos cuya posición social es ser pobres, 
pobres nada más. La pobreza constituye una constelación sociológica única: un número de individuos 
que, por un destino puramente individual, ocupan un puesto orgánico específico dentro del todo; pero 
este puesto no está determinado por aquel destino y manera de ser propios, sino por el hecho de que otros 
(individuos, asociaciones, comunidades) intentan corregir esta manera de ser. De suerte que lo que hace al 
pobre no es la falta de recursos. El pobre, sociológicamente, es el individuo que recibe socorro a causa de esa 
falta de recursos. (Ibid., p. 94). De este modo, para Simmel, el «pobre» asistido es una suerte de condición 
socio-institucional, en cuando que es creada por las formas o estructuras institucionales. Sobre la cuestión 
social de la «vieja» y «nueva» pobreza, véase Monereo Pérez, J.L.: «Pobreza, trabajo y exclusión social en 
la larga duración: una reflexión crítica a partir de Henry George», en Documentación Laboral. Revista de 
relaciones laborales, economía y sociología del trabajo, núm.83 (2008), pp. 3 a 109, y la bibliografía allí 
citada; Galbraith, J.K.: La sociedad opulenta, Barcelona, Editorial Planeta-De Agostini, 1992, Capítulo XXII; 
Galbraith, J.K.: La cultura de la satisfacción, Barcelona, Ariel, 1997.

13  Simmel, G.: Sociología. Estudios sobre las formas de socialización, 2 volúmenes, Madrid-Buenos 
Aires, Espasa-Calpe, 1939, Volumen I, Capítulo III, pp. 137 y ss. 

14  Simmel, G.: Sociología. Estudios sobre las formas de socialización, 2 volúmenes, Madrid-Buenos 
Aires, Espasa-Calpe, 1939, Volumen I, Capítulo IV, pp. 247 y ss. 

15  «La historia de la sociedad —afirma Simmel— podría reconstruirse a partir de la lucha, el compro-
miso, las conciliaciones lentamente conseguidas y rápidamente desbaratadas que surgen entre la tendencia 
a fundirnos con nuestro grupo social y a destacar fuera de él nuestra individualidad». Cfr. Simmel, G.: «La 
moda», en Simmel, G.: Sobre la aventura. Ensayos filosóficos, trad. Gustau Muñoz y S. Mas, Barcelona, Pe-
nínsula, 1988, p. 27. 

16  Simmel, G.: Cuestiones fundamentales de sociología (1917), trad. Á. Ackermann Pilári, edición a 
cargo de E. Vernik, Barcelona, Gedisa, 2002, pp. 60-72. 

17  Simmel, G.: Sociología. Estudios sobre las formas de socialización, 2 volúmenes, Madrid-Buenos 
Aires, Espasa-Calpe, 1939, Volumen I, Capítulo V, pp. 331 y ss. 

18  Simmel, G.: Cuestiones fundamentales de sociología, cit., pp. 64 y ss. 
19  Esta influencia directa ha sido advertida por Gil Villegas, M.F.: Los profetas y el Mesías. Lukács y 

Ortega como precursores de Heidegger en el «Zeitgeist» de la modernidad (1900-1929), México D.F., Fondo 
de Cultura Económica, 1996, pp. 176-182; Ibid., «Georg Simmel: El diagnóstico de la modernidad de un 
existencialista neokantiano», en SABIDO RAMOS, O. (Coord.): Georg Simmel. Una revisión contemporánea, 
Barcelona-México, Anthropos, 2007, pp. 23 y ss.; Jung, W.: «De la velocidad y las modas

Aspectos de crítica cultural y social de la filosofía de Georg Simmel», en Vernik, E. et altri: Georg 
Simmel, un siglo después: actualidad y perspectiva, Esteban V. E.; Borisonik, H. (editores) – 1.ª ed., Buenos 
Aires, Universidad de Buenos Aires/Instituto de Investigaciones Gino Germani - UBA, 2016. Libro digital, 
PDF - (IIGG-CLACSO; 2), pp. 105 y ss. 



XVestudio preliminar

de la hora presente. Este hecho es el advenimiento de las masas al pleno poderío social. Como 
las masas, por definición ni pueden dirigir su propia existencia, y menos regentar la sociedad, 
quiere decirse que Europa sufre ahora la más grave crisis que a pueblos, naciones, culturas, cabe 
padecer». Esto es la «rebelión de las masas». Pero la vida pública no es sólo vida política, sino, a 
la par y aun antes, intelectual, moral, económica, religiosa; comprende los usos todos colectivos 
e incluye el modo de vestir y el modo de gozar. Para él «la masa puede definirse, como hecho 
psicológico, sin necesidad de esperar a que aparezcan los individuos en aglomeración. El hom-
bre-masa es indiferente y sin atributos, es manipulable y carece simplemente de moral, que es 
siempre, por esencia, sentimiento de sumisión a algo, conciencia de servicio y obligación. Estos 
rasgos facilitan que sean sometidos a poderes públicos y privados con poder de dominio20. Hay 
que señalar también que del desprecio de las masas21 se pasó muy pronto al miedo hacia las 
multitudes en la historia. 

II.  El pensamiento sociológico y filosófico de Georg Simmel 

Necesario es hacer notar una cuestión central consistente en que George Simmel vincula el 
proceso de civilización (la creación y consolidación de las diversas formas culturales) al proceso 
de diferenciación social. Ello se aprecia singularmente en las obras «Sobre la diferenciación 
social (1890) y «Los problemas de la filosofía de la historia» (1892), aunque sólo principalmente, 
porque ello opera transversalmente en gran parte de su obra (incluida, por supuesto, «La filosofía 
del Dinero» [1900]). Es a través del proceso de diferenciación social cómo Simmel procede a 
interpretar la modernidad desde una perspectiva sociológica. Estudia la cultura moderna y toma 
en consideración el lugar del dinero como objeto que encarna materializa— a la vez el poder de 
la diferencia y el poder de la indiferencia. En su libro más influyente, «La filosofía del dinero», 
analiza la cultura moderna y su tensión con la vida y los procesos de interacción social poniendo 
de relieva la significación y dimensión trágica de la cultura y civilización moderna. Esa dimensión 
trágica es expresa en otros ensayos, subrayando que el desarrollo histórico va en la dirección de 
diferenciar cada vez más las relaciones culturales objetivamente creadas del estado de cultura de 
los individuos. De tal manera que las disonancias de la vida moderna (aumento de la técnica y sus 
vertientes negativas sobre los individuos) surgen en gran medida del hecho de que ciertamente 

20  Ortega y Gasset, J.: La rebelión de las masas, en Obras Completas, Tomo IV, Madrid, Alianza 
Editorial-Revista de Occidente, 1987, pp. 143 y ss. Sobre la era de las masas, Monereo Pérez, J.L.: La ‘Era 
de las masas’ y la reacción y defensa conservadora al advenimiento de las clases trabajadoras a la vida eco-
nómico-social y política: Gustave Le Bon (I). Revista De Estudios Jurídico Laborales Y De Seguridad Social 
(REJLSS), (8), (2024), 263–294. https://doi.org/10.24310/rejlss8202419091 ; Ibid., «La ‘Era de las Masas’ y 
la reacción y defensa conservadora al advenimiento de las clases trabajadoras a la vida económico-social 
y política: Gustave Le Bon (II). Revista De Estudios Jurídico Laborales Y De Seguridad Social (REJLSS), (9), 
274–308 (2024). https://doi.org/10.24310/rejlss9202420160 

21  Sloterdijk, P.: El desprecio de las masas. Ensayo sobre las luchas culturales de la sociedad moderna, 
Valencia, Pre-Textos, 4.ª reimp., 2011 (1.ª ed., 2002), pp. 31 y ss., y 89 y ss. Ampliamente, Monereo Pérez, 
J.L.: La ‘Era de las masas’ y la reacción y defensa conservadora al advenimiento de las clases trabajadoras 
a la vida económico-social y política: Gustave Le Bon (I). Revista De Estudios Jurídico Laborales Y De Se-
guridad Social (REJLSS), (8), (2024), 263–294. https://doi.org/10.24310/rejlss8202419091 ; Ibid., «La ‘Era 
de las Masas’ y la reacción y defensa conservadora al advenimiento de las clases trabajadoras a la vida 
económico-social y política: Gustave Le Bon (II). Revista De Estudios Jurídico Laborales Y De Seguridad 
Social (REJLSS), (9), 274–308 (2024). https://doi.org/10.24310/rejlss9202420160; Monereo Pérez, J.L.: «La 
ideología del «darwinismo social»: la política social de Herbert Spencer (I y II)», en Documentación Laboral, 
núm. 87, 2009, pp. 11-80, y 11-57, respectivamente. Recuperable en: https://dialnet.unirioja.es28ruMney. 



XVI el individuo y la libertad

las cosas se tornan más cultivadas, pero los individuos sólo en una medida mínima están en 
condiciones de alcanzar a partir de la perfección del objeto22. 

En sus obras Sociología (1908), Cuestiones fundamentales de la Sociología (1917) e Intuición 
de la Vida (1918), señaladamente en el Capítulo IV («La ley individual»23), estudia las transforma-
ciones de los individuos, de la subjetividad individual, su avance simultáneamente al proceso de 
construcción de identidad moderna24. Su trayectoria le conduce al final a la «filosofía de la vida», 
una filosofía metafísica que entronca con el romanticismo alemán y con el pensamiento ilustrado 
de Kant. Se realza aquí la identidad del Yo en su individualidad singularizada25. En cierto sentido 
su filosofía de la vida, vivida entre tragedia y autoconciencia del ser, anticipará al existencialismo 
del siglo veinte, pero también ciertas expresiones de lo que se denominará, al tiempo difusamente, 
la «postmodernidad». 

Todo esto expresa modos de asociación e interacción entre los individuos, que han tenido 
tanto aspectos positivos (la individualidad cualitativa: individuos más formas y socializados y 
con capacidad potencial de participación activas en la esfera de sociedad civil y en el espacio 
político26) como negativos. Simmel traza, así, un modo de análisis sociológico que se contrapone 
a la enunciación de leyes sociales (al estilo imitativo de las ciencias naturales) y a la concepción 
reificada de la sociedad y de los hechos sociales. Esa cosmovisión se distancia de enfoques 
holísticos como los emprendidos por Karl Marx, Emile Durkheim, Max Weber o Ferdinand 
Tönnies, en la considerada «teoría clásica»27. Georg Simmel asume un individualismo sustantivo 
como fenómeno propio de la Modernidad y metodológico. Él veía la complejidad del proceso 
de transición hacia la modernidad y entendía que al tiempo se estaba produciendo el nacimiento 
de un ideal opuesto a las tendencias comunitaristas y socialistas: el nuevo individualismo que 
competiría con el socialismo. Simmel subraya en la década de 1890 una tendencia asociada muy 
próxima a la suya: la de quienes «consideran el socialismo como la necesaria etapa de transición 
a un individualismo justo e ilustrado»28. Simmel afronta la Modernidad en el sentido específico 

22  Simmel, G.: «De la esencia de la cultura», en Simmel, G.: El individuo y la libertad. Ensayos de crítica 
de la cultura, Barcelona, Península, 1986, p. 127. Simmel, G.: El individuo y la libertad. Ensayos de crítica de 
la cultural, traducción y Prólogo de Salvador Mas, edición y estudio preliminar, «La teoría social de Georg 
Simmel: fundamentos sociológicos y culturales de la modernidad», a cargo de J.L. Monereo Pérez, Granada, 
Comares (Colección Crítica del Derecho), 2025, Capítulo 10, pp. 93 y ss. 

23  Simmel, G.: La ley individual y otros escritos, Barcelona, Paidós, 2003. 
24  Para su comprensión, no obstante, es imprescindible el análisis llevado a cabo en Taylor, CH.: 

Fuentes del Yo. La construcción de la identidad moderna (1989), Barcelona, Paidós, 2006. 
25  Simmel, G.: «De la esencia de la cultura», en Simmel, G.: El individuo y la libertad. Ensayos de crítica 

de la cultura, Barcelona, Península, 1986, pp. 276-277. Simmel, G.: El individuo y la libertad. Ensayos de 
crítica de la cultural, traducción y Prólogo de Salvador Mas, edición y estudio preliminar, «La teoría social 
de Georg Simmel: fundamentos sociológicos y culturales de la modernidad», a cargo de J.L. Monereo Pérez, 
Granada, Comares (Colección Crítica del Derecho), 2025, Capítulo 10. 

26  Simmel, G.: Sociología. Estudios sobre las formas de socialización (1908), 2 volúmenes, Madrid-Buenos 
Aires, Espasa-Calpe, 1939.

27  Sobre las concordancias y discordancias entre Simmel y Weber, véase Vernik, E., y Hernán Bori-
sonik, H. [editores]: Georg Simmel, un siglo después Actualidad y perspectiva, Buenos Aires, Universidad de 
Buenos Aires. Instituto de Investigaciones Gino Germani - UBA, 2016. Libro digital, PDF - (IIGG-CLACSO). 
En particular: Capítulo 10. «Debe entenderse por sociología…» Georg Simmel y Max Weber: el problema 
de la sociología Eduardo Weisz, pp. 169 y ss.; Capítulo 11. La individualización. Simmel y el pensamiento 
clásico y contemporáneo Gina Zabludovsky Kuper, pp. 187 y ss.; Capítulo 12. La influencia de Georg Simmel 
sobre Max Weber especialmente en la génesis de La ética protestante y Economía y sociedad Francisco Gil 
Villegas, pp. 205 y ss. 

28  Frisby, G.: Georg Simmel (1984), México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1990, p. 63. 



XVIIestudio preliminar

de modos de experimentar la vida moderna. De hecho, puede afirmarse que Simmel es el primer 
sociólogo de la modernidad, en el sentido dado originariamente a ésta por Baudelaire como «lo 
efímero», lo fugitivo, lo contingente» que está presente en la vida moderna, lo que, junto con otros 
planteamientos de modernidad fluida o líquida, ha inspirado a ciertas corrientes postmodernas29. 
Ningún sociólogo antes que él había tratado de captar los modos de experimentar la vida moderna 
o los momentos fugitivos de la interacción. Los textos sociológicos de Simmel están colmados de 
fragmentos fortuitos de la realidad, de fenómenos aparentemente superficiales, de una miríada 
de viñetas sociales. Se ha podido hablar respecto a la sociología de Simmel de «impresionismo 
sociológico»30. Pero no debería ignorarse el hecho de que en el conjunto de su obra se aprecian 
distintos niveles y áreas de interés, porque, como ha sido advertido, Georg Simmel construyó 
una teorización dotada de una complejidad mayor y sofisticada de la realidad social de la que 
a menudo sociólogos aprecian, sobre todo la visión de sociólogos contemporáneos norteame-
ricanos. Se puede apreciar, en tal sentido, cuatro niveles vinculados entre sí de preocupaciones 
y enfoques en el quehacer filosófico y sociológico de Simmel: sus estudios microscópicos sobre 
los elementos psicológicos de la vida social; sus análisis de los componentes sociológicos de las 
relaciones interpersonales; de manera más macroscópica, su estudio relativo a la estructura y los 
cambios del espíritu social y cultura de su época; y, por último, la toma en consideración de los 
principios metafísicos de la vida enmarcados en su concepción filosófica de la existencia humana. 
Los distintos niveles enlazan con su distinción entre «sociología pura», «sociología general» y su 
«sociología filosófica»31. 

A Simmel le interesan las micro-relaciones y sentimientos psicosociales, en el sentido de que 
su mirada sociológica atiende a la socialización como proceso. Es decir, la socialización no nace 
de la nada, pues se va forjando, se teje, se deshace y se vuelve a tejer de nuevo en la interacción 
de los individuos. Así, Simmel percibe los microscópicos procesos moleculares que vinculan a los 
individuos entre sí y esas interacciones sociales las considera elemento esencial de la sociología. 
Le interesa la asociación en estado naciente, esto es, las relaciones entre individuos. Las ciencias 
de la sociedad hasta entonces —en términos generales— había centrado su atención, entendió 
Simmel, principalmente sobre los procesos de socialización masivos, cristalizados en grandes 
formas o estructuras sociales, mientras que las relaciones micro entre los individuos recurren todas 
esas grandes formas. Ello no significativa que Simmel se desentienda de las instituciones, pues sin 
duda no se ignora que la sociología debe ocuparse de las grandes instituciones (iglesias, Estado 
y otros poderes públicos, organizaciones comerciales, organizaciones de defensa de intereses 

29  Weinstein, D., y Weinstein, M.A.: Postmodern (ized) Simmel, Londres, Routledge, 1993. 
30  Frisby, G.: Georg Simmel (1984), México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1990, pp. 65-67, que 

hace notar que si es Simmel el primer sociólogo de la modernidad en este sentido, como sociólogo se enfrenta 
con el problema del análisis de ésta, interrogándose sobre cómo es posible capturar la fugaz y fragmentaria 
realidad social de la vida moderna, que siempre está en movimiento; cuál es la justificación de tomar como 
punto de partida un fragmento fortuito de la realidad, cada uno de los detalles de la vida, la imagen fugaz de 
la interacción social, etcétera. Si la sociología de Simmel enfoca de esta manera las «formas de asociación 
contemporánea, lo que se entiende usualmente como «sociología formal» difícilmente podría tener éxito en 
esta tarea. Por ello Simmel asúmete una tarea de analizar bajo una nueva luz su propósito de constituir la 
sociología como disciplina autónoma. 

Y ampliamente, Frisby, G.: Fragmentos de la Modernidad. Teorías de la modernidad en la obra de 
Simmel, Kracauer y Benjamin (1985), Madrid, Visor, 1992. 

31  Bottomore, T., y Frisby, D. (eds.): Introducción a la traducción inglesa de Simmel, G.: The Philo-
sophy of Money (1907), Londres, Routledge and Kegan Paul, 1978, pp. 1-49; e igualmente, con referencia a 
ellos, Ritzer, G.: Teoría sociológica clásica, 3.ª ed., Madrid, McGraW-Hill, 2001/Interamericana de España, 
Capítulo 8 («Georg Simmel»), pp. 319-320.



XVIII el individuo y la libertad

profesionales, etcétera) que involucran y ejercer un poder de dominación sobre los individuos y 
que, una vez constituidas, parecen tener una vida autónoma. Sin embargo, Simmel las contempla 
desde ese modo de ver genealógico que va desde el referido «estado naciente» a través de los 
procesos de interacción entre los individuos a su desarrollo dinámico, tras de su corporeización 
institucional, vinculo no sólo a su propia dinámica interna, sino también los procesos de interac-
ción social que las impulsan y operan sobre ellas a menudo de manera silenciosa. Simmel hace 
notar en su Sociología que para la comprensión del tejido real de las sociedades humanas y de 
su profusión y agitación indescriptibles, es esencial aguzar la mirada sobre los comienzos y las 
transiciones, las formas de relaciones solamente esbozadas y pronto desaparecidas, sus desarro-
llos embrionarios y fragmentarios. Es así que, en gran medida, el punto de vista de observación 
de Simmel se distinguirá de los estudios considerados clásicos por entender las formas de socia-
lización en «estado naciente» son especialmente relevantes para comprender en el entramado 
social y la constitución y desarrollo de las instituciones sociales. Para el análisis sociológico de 
la «sociedad» debe centrarse ante todo en el de todas las formas de socialización. Y ese estudio 
no se centra en las grandes instituciones en sí mismas que orquestan las relaciones sociales, ya 
que esas grandes formas son recorridas por vínculos y acciones recíprocas; esas formas aparente-
mente mínimas de relación, de acción recíproca por las que los individuos se socializan, forman 
sociedades e instituciones cuya existencia es efímera o más durable. De este modo, los procesos 
de interacción entre individuos conforman las formas sociales e influyen en su desenvolvimiento 
histórico, a la par que las instituciones intervienen también en los procesos en los que los indi-
viduos de socializan y son condicionados por ellas32. 

En la medida en que la cultura pone de este modo los contenidos vitales en un punto de 
reunión de sujeto y objeto anudado en forma incomparable, en esta medida, resulta el derecho a 
dos significaciones de su concepto. En tanto que cultura objetiva pueden designarse las cosas en 
aquella elaboración, crecimiento, consumación, con el que conducen al alma a su consumación 
más propia o que representan trechos del camino que el individuo particular o la globalidad 
recorren sin interrupción hacia una existencia más elevada. Pero por cultura subjetiva entiendo 
la medida de desarrollo de las personas alcanzada de este modo; de manera que cultura objetiva 
y cultura subjetiva son los primeros conceptos coordinados sólo en un sentido traslaticio: en 
tanto que se dota a las cosas con un impulso autónomo hacia una perfección, con una idea de 
tener que elevarse a un desarrollo más allá del suyo meramente natural; por lo cual, entonces, la 
fuerza humana que efectúa esto se representa a este respecto en cierto modo como su medio. Si 
se habla de un estar cultivado de las cosas, de los contenidos objetivos de la vida, entonces se 
vuelve del revés el orden del proceso cultural auténtico que tiene lugar en el hombre; se le crea 
a este proceso una metáfora en la medida en que se separa el desarrollo de las cosas (como si 
fuera un acaecer teleológico en sí) en un estadio natural y otro cultivado, y al último, en tanto 
que estadio autosuficiente y definitivo, se lo hace pasar a través del hacer humano como un 
portador o un trecho del camino de esta ascensión. Pero en un sentido más exacto en modo 
alguno son análogas ambas utilizaciones del concepto de cultura, sino que la cultura subjetiva 
es la meta final dominante, y su medida es la medida del tener parte del proceso vital anímico 
en aquellas perfecciones o bienes objetivos. Evidentemente, no puede haber cultura subjetiva sin 
cultura objetiva, porque un desarrollo o un estado del sujeto es cultura sólo por el hecho de que 
engloba en su camino objetos transformados de este modo. La cultura objetiva, por el contrario, 
puede alcanzar una autonomía, ciertamente no completa, pero sí relativamente considerable, 

32  Watier, P.: Georg Simmel sociólogo, Buenos Aires, Nueva Visión, 2005, pp. 24 y ss. 



EL
 IN

DI
VI

DU
O

 Y
 L

A 
LI

BE
RT

AD
 /

 E
NS

AY
O

S 
DE

 C
RÍ

TI
CA

 D
E 

LA
 C

U
LT

U
RA

 g
eo

rg
 s

im
m

el


