
K a m c h a t k a 
 

R e v i s t a d e a n a l i s i s c u l t u r a l 

 

RESEÑAS DE LIBROS DE ANÁLISIS CULTURAL 
N 26 (2025) 

 
 

Cartografías femeninas más allá de la escena. Producciones y representaciones de las mujeres en 
el imaginario teatral (XVII-XX), de Núria Lorente Queralt y Maria Morant Giner (eds.) 

 Tana Aguilar 

 LatinX: lxs nuevxs castizxs /the new castizxs, de Claudia Milian y Elia Romero-Figueroa (eds.)  
  Oswaldo Estrada 

 Mecanología de la tortura en el Chile dictatorial, de José Santos-Herceg 
 Eyleen Faure Bascur 

La biblioteca de Joaquín Sabina. Influencias e intertextualidades en sus letras, de Javier Soto 
Zaragoza 

   Guillermo Laín Corona 
   
  
 
   

 

 

475-484 

485-489 

463-469 

 

471-473 



 

S 

LORENTE QUERALT, Núria y MORANT 
GINER, Maria (eds.)  

(2025). 
 
 
 

 
CARTOGRAFÍAS FEMENINAS 

MÁS ALLÁ DE LA ESCENA. 

PRODUCCIONES Y REPRESENTACIONES DE 

LAS MUJERES EN EL IMAGINARIO TEATRAL 

(XVII-XX). 
Comares Editorial 

 
 

Una reseña de: 

TANA AGUILAR 

Universitat de València 
tanaaguilar2002@gmail.com 

En los últimos años se han multiplicado los 

estudios de género que buscan recuperar la 

historia y el papel de esas mujeres –

impresoras, autoras de comedia, 

dramaturgas, etc.– que no han recibido el 

mismo reconocimiento que sus pares 

varones, simplemente por su condición de 

mujer. Estos trabajos son fundamentales 

porque recuperan discursos y 

subjetividades sin los cuales no podemos 

comprender plenamente las sociedades de 

las que formaron parte. 

Cartografías femeninas más allá de la 

escena: producciones y representaciones de 

las mujeres en el imaginario teatral (siglos 

XVII-XX) nos invita precisamente a esa 

búsqueda, es decir, a entender el espacio 

teatral y los cambios sociales a través del 

lugar que han ocupado las mujeres en él. A 

menudo se trata de una exploración en los 

márgenes, ya que han sido históricamente 

borradas, relegadas a tareas “domésticas” y, 

por tanto, menos reconocidas, o 

desvalorizadas por la etiqueta de 

“literatura femenina”, sinónimo durante 

siglos de menor prestigio. Las autoras 

proponen un recorrido cronológico que va 

desde las primeras señales de 

profesionalización en el teatro de los Siglos 

de Oro hasta el teatro pedagógico y 

emancipador de mediados del siglo XX, 

trazando un mapa que conecta la península 



Reseñas 
 

Kamchatka. Revista de análisis cultural 26 (2025): 463-469 
ISSN: 2340-1869 https://doi.org/10.7203/KAM.26.32473  

 

 
 

 

464 

ibérica y América Latina. Con ello, señalan 

una continuidad lógica entre ambas áreas, 

pero también sus divergencias y 

particularidades. 

A través de estos capítulos 

comprendemos que el acceso de las 

mujeres al espacio público del teatro fue, 

por lo general, causal, funcional o 

interesado: primero gracias al carácter 

gremial y precario del teatro; pasando por 

la marginalidad de los conventos; y más 

adelante a través de su papel como 

educadoras-madres encargadas de instruir 

a las niñas en los valores de la religión 

católica y en el ideal de futura madre-

esposa. 

En el primer capítulo, El teatro como 

espacio de encuentro: solidaridad y 

sociabilidad femenina detrás de la escena de 

entresiglos, Núria Lorente investiga las 

formas de sociabilidad que surgen en torno 

a la escena en un momento de inestabilidad 

profesional y de lenta consolidación del 

oficio. Su propuesta nos invita a repensar el 

lugar de la mujer desde una perspectiva 

relacional, especialmente útil si 

entendemos el teatro como un espacio de 

encuentro social donde convergen distintos 

sectores. Además, por su carácter 

itinerante, el teatro actúa como un potente 

vehículo cultural que permite el diálogo 

entre distintas geografías, de modo que no 

solo refleja la sociedad o entretiene, sino 

que también influye en ella, promoviendo 

modas y formas de conducta. 

Durante el Siglo de Oro, el teatro fue un 

arte altamente consumido y admirado, pero 

también profundamente estigmatizado, se 

tachaba de inmoral, origen de escándalo y 

responsable de la disolución de las buenas 

costumbres. Esta sospecha recaía sobre 

quienes intentaban dedicarse a él y, de 

manera más severa aún, sobre las mujeres. 

Su presencia quedaba relegada a posiciones 

subalternas: en el público, recluidas a la 

cazuela; como actrices, sometidas al recelo 

y al cuestionamiento constante; y como 

autoras o dramaturgas, invisibilizadas o 

escondidas tras figuras masculinas. 

Precisamente por eso resulta tan valiosa 

esta mirada investigadora, porque es 

justamente el carácter gremial y marginal 

del teatro lo que permite que las mujeres 

accedan al oficio. Las compañías 

funcionaban como espacios de protección 

en un contexto de inestabilidad jurídica y 

económica y bajo una dura vigilancia moral. 

Para sobrevivir, todos sus integrantes 

debían apoyarse mutuamente, lo que 

generó vínculos intergeneracionales, que 

en ocasiones trascienden lo sanguíneo, y 

una educación informal que circulaba al 

margen de las instituciones que tenían el 

poder. Aunque algunas actrices alcanzaron 

gran fama y ayudaron a consolidar la 

profesión más allá de los parentescos, estos 

casos fueron excepcionales e insuficientes 

para lograr una plena dignificación ética y 

social del oficio. 

Lorente defiende así la importancia de 

estudiar las formas de solidaridad y las 

redes femeninas a través de documentos 

como el Memorial de 1587, presentado por 

catorce actrices. Este texto posee un 

enorme valor simbólico, ya que es el primer 

testimonio conocido en el que un grupo de 



Reseñas 
 

Kamchatka. Revista de análisis cultural 26 (2025): 463-469 
ISSN: 2340-1869 https://doi.org/10.7203/KAM.26.32473  

 

 
 

 

465 

mujeres defiende su derecho profesional en 

primera persona, subvirtiendo incluso el 

discurso moral que el poder utilizaba 

contra ellas. Desde el memorial se 

justificaba que los papeles interpretados 

debían corresponder al sexo de quien los 

representaba y que todas las actrices 

debían estar casadas dentro de la misma 

compañía que sus maridos, con el fin de 

evitar el travestismo escénico y las 

inmoralidades que pudieran causarse de la 

separación obligada del matrimonio por la 

prohibición que no permitía actuar a las 

mujeres. Y, aunque estas condiciones 

pueden parecer limitantes, posibilitaron 

que muchas se resguardaran tras figuras 

masculinas, mitigando así parcialmente el 

juicio social y dándoles acceso a labores del 

oficio tradicionalmente reservadas a los 

hombres. Un ejemplo paradigmático es el 

surgimiento de las autoras de comedias. 

Marina Aguilar Salinas aborda esta figura 

tan interesante en el segundo capítulo, El 

mundo teatral del Seiscientos: la figura de la 

autora de comedias. Como ya se ha 

perfilado, los siglos XVI y XVII son 

fundamentales para la consolidación del 

teatro y marcan un punto de inflexión en la 

participación empresarial, la competencia 

gráfica y la presencia de mujeres en el 

ámbito teatral. Por ello, Aguilar Salinas se 

centra en este período, poniendo especial 

énfasis en el afianzamiento producido en el 

siglo XVII. Además, ofrece una base de datos 

muy amplia (que recoge en un anexo) que 

recopila de forma clara y visual a las 

autoras de comedias de esta etapa. Se trata 

de una herramienta de investigación 

potente, pues presenta no solo una lista de 

las autoras conocidas hasta ahora, sino 

también información relevante sobre ellas: 

el número y tipo de obras representadas, 

años de actividad teatral, redes sociales y 

familiares que facilitaron su acceso al oficio 

o si eran autónomas, si tenían o no título 

oficial, fuentes de documentación y 

observaciones significativas (como si 

sabían escribir o firmaban). Aun así, la 

autora advierte la divergencia existente 

entre los estudios en cuanto al número de 

autoras e información disponible, y subraya 

la necesidad de seguir investigando para 

ampliar y matizar este mapa. 

En el Siglo de Oro español, entendemos 

autor/a de comedias como quien dirige una 

compañía teatral. Como se ha señalado, las 

mujeres acceden al oficio principalmente 

gracias a su éxito como actrices y, sobre 

todo, al carácter gremial y precario del 

teatro; nunca por apoyo institucional. De 

ahí que empiecen a asumir 

responsabilidades dentro de las compañías. 

El modo más habitual de entrada era el 

matrimonio. Sin embargo, como coautoras 

quedaban relegadas a tareas 

administrativas ejerciendo una “gestión 

casi doméstica del negocio” que no se 

reconocía públicamente, ya que el título de 

la compañía pertenecía al marido. El caso 

de las viudas resulta especialmente 

llamativo, ya que solían asumir 

temporalmente la dirección para sostener 

la economía familiar, pero lo habitual era 

que volvieran a casarse y pasaran a trabajar 

en la compañía de sus nuevos maridos. Lo 

menos frecuente era que fueran autónomas 



Reseñas 
 

Kamchatka. Revista de análisis cultural 26 (2025): 463-469 
ISSN: 2340-1869 https://doi.org/10.7203/KAM.26.32473  

 

 
 

 

466 

y obtuvieran pleno derecho sobre su 

compañía, aunque algunas actrices muy 

aclamadas lograron hacerse un hueco como 

autoras de comedias, algunas (se sabe que 

al menos ocho) llegaron a tener el permiso 

real para representar como autoras de 

título. También destaca el grupo de monjas 

anónimas que ejercieron como autoras de 

comedias en sus conventos. 

Aguilar Salinas establece una división de 

clase muy significativa entre la relación 

actriz-autora (directora) y la de autora-

dramaturga. Aunque podríamos imaginar 

una progresión lógica actriz-autora-

dramaturga, la hibridación laboral no era lo 

habitual. Esta multidisciplinariedad se daba 

sobre todo en los conventos, pero no en el 

ámbito popular. La primera relación 

(actriz-autora) supone un ascenso social y 

económico asociado a mayor prestigio y 

comodidad, pero exige cierto capital, ya que 

dirigir una compañía implicaba una gran 

inversión. En cambio, el paso de 

autora/directora a dramaturga no 

responde a un ascenso, sino a un plano 

diferente, el literario, profundamente 

elitista y mucho más inaccesible para las 

mujeres. Así quedan evidenciados dos 

mundos distintos: el del teatro popular, 

desarrollado en los corrales de comedias, y 

el de la literatura culta, restringida a la 

corte o a los conventos. 

Aguilar Salinas también destaca cómo el 

cuerpo femenino contribuyó a la 

promoción del teatro, al quedar 

mercantilizado. El público acudía atraído 

por determinadas actrices, lo que podía 

ayudar a impulsar su autoría, pero al mismo 

tiempo las exponía a un mayor escrutinio y 

a juicios morales por el erotismo que 

despertaban, situándolas en el centro de las 

críticas de los detractores del teatro. 

En el capítulo De la colonia a las 

Repúblicas: una cartografía del teatro 

latinoamericano escrito por mujeres (siglos 

XVII-XIX), María Morant Giner ofrece un 

recorrido geográfico por las dramaturgas 

que escribieron en español en los países 

latinoamericanos antes del siglo XX. 

Recuperar a estas autoras es 

imprescindible, ya que transgredieron el 

lugar que se les asignaba por ser mujeres y 

se atrevieron a dar voz a su propia visión en 

sociedades que buscaban reconstruirse tras 

la colonización. En ese proceso se forjaron 

los discursos que sostienen el imaginario 

nacional; por lo que, sin sus voces, 

perdemos una perspectiva necesaria para 

comprender la construcción de las 

naciones. 

La autora presenta este campo como un 

territorio aún en formación debido a la 

exclusión histórica que ha pesado sobre 

estas mujeres. A pesar de enfrentarse a 

múltiples dificultades y prejuicios, muchas 

no vieron subir sus textos a escena, parte de 

su producción no se ha conservado y la 

crítica las ha dejado fuera de manera 

sistemática, omitiéndolas de las historias y 

antologías teatrales nacionales. 

En América Latina, el teatro fue 

inicialmente un instrumento al servicio de 

la evangelización, pero (como ya veíamos 

en el primer capítulo) el movimiento de 

representación en el teatro casi siempre es 

bidireccional (del escenario a la sociedad y 



Reseñas 
 

Kamchatka. Revista de análisis cultural 26 (2025): 463-469 
ISSN: 2340-1869 https://doi.org/10.7203/KAM.26.32473  

 

 
 

 

467 

viceversa). Por tanto, muy pronto, las 

representaciones comenzaron a nutrirse de 

motivos locales y manifestaciones 

precolombinas, generando espectáculos 

híbridos en los que participaban tanto 

hombres como mujeres. 

Las primeras dramaturgas autóctonas 

surgieron en los conventos durante la etapa 

colonial. Se escribían obras para 

festividades concretas, representadas 

íntegramente por la comunidad religiosa. 

Como ejemplos paradigmáticos Morant 

Giner destaca a Sor Juana Inés de la Cruz, 

quien nos dejó el primer testimonio teatral 

profano escrito por una mujer y cuya faceta 

teatral se ha tendido a dejar en segundo 

plano, y Sor Josefa de Azaña y Llano, 

dramaturga de temática religiosa entre el 

Barroco y el Neoclasicismo. María Manuela 

Carrillo de Andrade y Sotomayor es la 

primera autora laica conocida; representó 

con éxito en locales públicos, aunque no se 

conserva ninguna de sus obras. 

A partir del siglo XIX, surge una 

dramaturgia influida por los moldes 

europeos que busca representar los 

movimientos hacia la independencia. Tras 

lograrla, aparecen formas teatrales 

orientadas a definir las nuevas naciones. La 

estética dominante será la romántica, con 

un claro predominio de dramas históricos, 

melodramas y comedias de costumbres al 

servicio de esa construcción nacional. 

Morant Giner traza una cartografía 

ordenada por regiones y periodos que nos 

permite comprender este panorama 

cultural, político y estético en toda su 

complejidad, señalando coincidencias y 

diferencias entre las dramaturgas. Esta 

restauración de nombres y obras perdidas 

no solo constituye un acto de justicia ante 

los obstáculos que debieron afrontar, sino 

que también nos muestra cómo se 

reapropiaron del discurso histórico para 

poner sobre las tablas conflictos sociales de 

su tiempo, dar voz a grupos subalternos y 

cuestionar las normas de género impuestas, 

ofreciendo así una mirada más justa en la 

definición de las naciones. Sus obras 

iluminan sus preocupaciones políticas y 

sociales y las formas en que participaron en 

la vida pública y literaria. Por eso, tenemos 

el deber de seguir buscándolas. 

En el cuarto capítulo, Maestras en el aula 

y en el escenario. Escritoras de teatro para 

niñas en las primeras décadas del siglo XX en 

España, María de la Hoz Bermejo Martínez 

nos presenta la cultura teatral infanto-

juvenil que empieza a nacer en el siglo XIX 

marcada por la progresiva alfabetización de 

la sociedad y por la aparición de nuevos 

modos de influir en la educación de las 

niñas. La autora se centra en la producción 

de dos escritoras: María del Pilar Contreras 

Rodríguez y Carolina de Soto y Corro 

González, quienes publicaron 

conjuntamente seis volúmenes de la 

colección Teatro para niños, destinada a la 

formación de las niñas en los valores del 

cristianismo y en el modelo de feminidad 

tradicional y heteropatriarcal propio de la 

España de la época.  

Ambas supieron explotar el potencial 

pedagógico del teatro, defendiendo la 

educación femenina como vía para 

garantizar que las niñas fueran instruidas 



Reseñas 
 

Kamchatka. Revista de análisis cultural 26 (2025): 463-469 
ISSN: 2340-1869 https://doi.org/10.7203/KAM.26.32473  

 

 
 

 

468 

desde la infancia para cumplir la función 

que la sociedad les asignaba como futuras 

madres y esposas. Sus obras estaban 

pensadas desde el momento de su 

publicación para ser memorizadas y 

representadas por niñas en fechas 

señaladas del calendario escolar, de modo 

que tanto las intérpretes como el público 

ideal eran alumnas. 

Estos textos no solo reflejan la visión del 

mundo de sus autoras, sino que también 

ofrecen un perfil claro de los aprendizajes 

que se esperaba que las niñas adquirieran 

en el colegio y de los debates 

contemporáneos sobre su educación (como 

la crítica a los intentos de laicización de la 

escuela pública), permitiéndonos 

comprender mejor las tensiones 

pedagógicas y político-sociales de la época. 

En el último capítulo, Trazos históricos en 

la dramaturgia de mujeres chilenas en la 

primera mitad del siglo XX: la paradoja entre 

la educación como dispositivo de control y 

los deseos de emancipación, Lorena 

Saavedra González, Patricia Artés Ibáñez y 

Maritza Farías Cerpa se posicionan contra 

el canon que ha invisibilizado a las 

dramaturgas chilenas del siglo XX. Al 

hacerlo, revelan los mecanismos de poder 

que las han excluido y defienden la urgencia 

de recuperarlas para comprender 

plenamente sus imaginarios. 

La modernización que atravesó Chile 

durante este periodo generó importantes 

transformaciones sociales, económicas y 

políticas. El ingreso de las mujeres al 

mundo laboral implicó una explotación 

doble (en casa y en el trabajo), por lo que 

resulta comprensible que muchas de las 

voces que han llegado hasta nosotros 

pertenezcan a mujeres de la aristocracia o 

de la burguesía emergente, sectores donde 

las ideas feministas comenzaban a tomar 

fuerza hacia derechos como el voto 

universal. Aun así, las autoras subrayan la 

necesidad de considerar también la 

experiencia de la mujer trabajadora para 

entender el movimiento hacia esta 

incipiente emancipación. 

El capítulo centra su análisis en la 

educación, tanto por su potencial como vía 

de apertura hacia nuevos horizontes de 

libertad para las mujeres como por su 

función histórica como mecanismo de 

control. En las dramaturgas de este 

momento se percibe un deseo creciente de 

autonomía y un claro descontento ante la 

dominación masculina y la rigidez de los 

roles de género. De ahí que, en ocasiones, 

sus obras esbocen formas alternativas de 

imaginar el futuro. Asimismo, representan 

las dificultades a las que se enfrentaban las 

mujeres de la época y el conflicto que existía 

entre Iglesia y Estado por el control de su 

educación. Ambas instituciones trataban de 

perpetuar los roles de género tradicionales, 

subordinando a la mujer al hombre y 

explotando su potencial simbólico como 

madre-educadora-transmisora (ya fuera de 

los valores cristianos o de los ideales de la 

República). 

En conclusión, los cinco capítulos 

recuperan figuras y motivos necesarios 

para comprender el lugar que han ocupado 

las mujeres en el teatro, al mismo tiempo 

que abren nuevas perspectivas de gran 



Reseñas 
 

Kamchatka. Revista de análisis cultural 26 (2025): 463-469 
ISSN: 2340-1869 https://doi.org/10.7203/KAM.26.32473  

 

 
 

 

469 

interés. El libro nos invita a seguir 

investigando un campo que hasta hace poco 

había sido escasamente explorado, 

marcado por la marginalidad histórica 

tanto de la mujer como del propio teatro 

(por su carácter muchas veces efímero y 

ligado al directo del espectáculo). Ambos 

elementos son fundamentales para la 

historia literaria y cultural, y por ello 

resulta imprescindible continuar la 

búsqueda de esas mujeres artistas y sus 

obras borradas en el tiempo. Solo así 

podremos seguir trazando estas 

Cartografías femeninas más allá de la 

escena, entendidas como un modo de 

acceso privilegiado a información valiosa 

que nos permita interpretar mejor las 

sociedades que el teatro refleja y 

transforma. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


